


AUTOCONHECIMENTO ATIVO

Copyright © 2025 - Autoconhecimento Ativo -   Todos os direitos 
reservados.

LIVRO AUTOCONHECIMENTO / Patricia Dupin, Higino Leite, Paulo 
Volker. – Brasília : Autoconhecimento Ativo, 2025. 50 f. (ou p.).

1. Autoconhecimento. 2. Identidade (Psicologia). 3. Cultura. 4. Relações 
humanas. 5. Consciência. 6. Filosofia da mente. 7. Neurociência. 8. 
Habilidades socioemocionais.
I. Dupin, Patricia. II. Leite, Higino. III. Volker, Paulo. IV. Unno-Med.

Capa: Sora/Open Ai



PREFÁCIO

Prezado(a) leitor(a),

Ao folhear as páginas que se seguem, você embarcará em uma 

jornada intelectual e existencial que transcende as convenções do 

autoconhecimento trivial. Este documento não é um manual de 

autoajuda, mas uma profunda e rigorosa exploração da complexidade 

que nos define como seres humanos.

O percurso proposto desvenda o autoconhecimento não como um 

destino a ser alcançado, mas como um processo dinâmico, um verbo 

contínuo e inerente à própria existência. Ele é apresentado sob quatro 

lentes fundamentais: a Introdução, que investiga sua natureza orgânica, 

socioemocional e co-emergente; a que explora a perspectiva da cultura, 

revelando como a complexidade  social molda nossa autopercepção 

e nos posiciona como atores na criação de realidades; a que foca nas 

relações humanas, evidenciando que o eu se forja e se compreende na 

intrincada teia das interações humanas, através da interobjetividade e 

intersubjetividade; e, finalmente, o ponto d vista do saber, que aborda 

o autoconhecimento como uma forma particular de saber, ancorado na 

complexidade física e na emergência da consciência, e na prática da 

autocriação.



Este livro merece ser lido porque desafia concepções estáticas da 

identidade e oferece uma visão holística e multidisciplinar do ser. Ao 

integrar perspectivas da biologia, psicologia, sociologia, filosofia e 

neurociências, ele proporciona uma compreensão mais rica e matizada 

de quem somos e de como nos constituímos no mundo. A leitura destas 

páginas é um convite à reflexão profunda sobre a sua própria existência, 

suas interações e o papel que a cultura e o saber desempenham na sua 

contínua (re)construção.

Seja você um estudante, um profissional ou simplesmente alguém 

em busca de um entendimento mais profundo sobre a condição 

humana, esta obra lhe oferecerá ferramentas conceituais e insights 

valiosos para navegar a complexidade do eu e do mundo. Ela ilumina a 

intrínseca dança entre o individual e o coletivo, o objetivo e o subjetivo, 

convidando-o(a) a reconhecer a incompletude como o maior propulsor 

de desenvolvimento e a relação como o espelho essencial da sua própria 

consciência.

Uma leitura reveladora o(a) aguarda.



SUMÁRIO

I. Introdução

1.	        Autoconhecimento como Processo Dinâmico

2.	        A Base Orgânica do Autoconhecimento

3.	        A Expressão Socioemocional do Autoconhecimento

4.	        A Natureza Complexa e Social do Ser Humano

5.	        O Autoconhecimento como Co-emergência Cultural

6.	        O Processo Dinâmico e Relacional

7.	        A Incompletude como Chamado ao Desenvolvimento

II. Cultura e Autoconhecimento - Patricia Dupin

8.	        A Cultura como Dimensão Fundamental do 				  

		  Autoconhecimento

9.	        A Essência Cultural do Ser que Se Conhece

10.	    A Mente Culturalmente Enraizada e a Gênese do Eu Social

11.	       A Cultura como Matriz da Autopercepção e Ator Cultural

12.	       Emoções e Habilidades Socioemocionais na Esfera Cultural

13.	       Poder e Representação Cultural no Autoconhecimento

14.	       Conclusão



III. Relações Humanas e Autoconhecimento - Higino Leite

15.	       As Relações Humanas como Dimensão Fundamental do 		

		  Autoconhecimento

16.	       O Eu no Tecido Relacional

17.	       A Construção do Eu na Dialética Objetivo-Subjetiva

18.	    Interobjetividade e Intersubjetividade nas Relações

19.	       O Diálogo Relacional como Espelho do Autoconhecimento

20.	    Conclusão

IV. O Saber do Autoconhecimento - Paulo Volker 

       

21.	       A Arquitetura do Eu: Complexidade Física e Identidade 		

		  Emergente

22.	     O Despertar da Consciência

23.	     Ferramentas Filosóficas para a Exploração Interior

24.	     A Prática da Autocriação: Programando a Mente

25.	     Conclusão



I- INTRODUÇÃO

1- Autoconhecimento como Processo Dinâmico

O conceito fundamental que orienta a Unno-Med é o autoconhecimento, 

compreendido não como um substantivo - algo a ser conquistado ou 

possuído - mas como um verbo, uma atividade inerente e contínua do 

organismo humano que se realiza de forma sistemática e em coerência 

operacional com o meio. Esta perspectiva estabelece o autoconhecimento 

como fundamento da própria construção identitária do indivíduo.

 2- A Base Orgânica do Autoconhecimento

O organismo humano possui necessariamente uma dinâmica básica 

e natural de autoconhecimento através da rede nervosa, que executa 

mapeamentos recorrentes do corpo para manter a homeostase orgânica. 

Contudo, o autoconhecimento lúcido - aquele que transcende os 

processos automáticos do organismo - exige atenção intencional e 

consciência de si, configurando-se como uma focalização que pode 

manifestar-se de forma sistemática, cíclica ou circunstancial. A qualidade 

do autoconhecimento está diretamente relacionada ao tempo de atenção 

dedicado a si mesmo, sendo que o autoconhecimento sistemático 

demanda atenção focalizada sustentada por períodos prolongados.



Esta atenção sobre si mesmo tem sempre como base fundamental o 

corpo, tornando o conhecimento da condição, situação e dinâmicas 

corporais o alicerce de todo processo de autoconhecimento. A 

expressão dinâmica do corpo manifesta-se prioritariamente através 

da rede nervosa, estrutura principal de autopercepção que opera 

fundamentalmente de modo emocional. É através da consciência 

emocional que se estrutura o mundo sentimental da pessoa, permitindo 

o conhecimento e compreensão das próprias emoções.

3-  A Expressão Socioemocional do Autoconhecimento

Os sentimentos, compreendidos como o saber das emoções em sua 

dinâmica relacional com o mundo circundante, expressam-se através das 

habilidades socioemocionais. Cada habilidade socioemocional possui 

uma "assinatura emocional" específica, constituída pelas emoções que 

possibilitam e caracterizam sua expressão particular. 

Desta forma, o autoconhecimento configura-se como a ação recorrente 

e integrada de todos estes processos realizados pelo ser humano, 

articulando-se através de três eixos fundamentais: a autoconsciência 

dinâmica, que permite a percepção contínua e atualizada de si mesmo; a 

consciência emocional, que estrutura a compreensão do universo afetivo; 

e as habilidades socioemocionais, que materializam esta compreensão na 

interação com o mundo e com os outros.



 4- A Natureza Complexa e Social do Ser Humano

Como seres humanos, somos sujeitos desejantes: imaginamos o 

impossível, aspiramos sem os limites impostos organicamente, sonhamos 

e criamos mundos internos. Criamos realidades através da nossa 

percepção - mesmo que num frágil limite entre ilusão e realidade. 

Somos permeados pela linguagem, que são coordenações de conduta e 

consenso, e não vivemos isolados. Somos seres sociais. Nossa condição 

de ser individual nasce a partir do outro e nossa referência de mundo 

também. 

Somos complexos. Estamos entre os limites do corpo e a imortalidade da 

mente. Somos ao mesmo tempo perecíveis e imortais. Co-criamos e nos 

modelamos mutuamente e - num fenômeno mágico - fazemos emergir 

culturas que por sua vez influenciam nossa forma de pensar, comportar, 

criar, desejar e querer. Somos diversos e autônomos - sendo a autonomia 

essencial para compreender a duração, a consciência e a criação. E a 

forma de expressão da autonomia social chamamos de imaginário social, 

que é, em si, uma criação. Por tudo isso, o autoconhecimento não poderia 

ser de outra forma senão dinâmico, senão um verbo.

Estamos, assim, intrincados em sistemas vivos, onde o que corresponde 

e sustenta a unidade dos sistemas não é a unidade dos elementos 

ou regras, mas a capacidade de enlace e de gatilhos que surgem nas 

relações do viver.



 5- O Autoconhecimento como Co-emergência Cultural

De uma perspectiva cultural, o autoconhecimento está profundamente 

interligado à identidade e à forma como ela molda a maneira de pensar 

e se comportar de alguém. A identidade é uma construção sociocultural, 

não uma essência fixa, e está sempre em constante processo de formação 

e transformação, construída através das relações sociais, da linguagem 

e das representações culturais. Envolve as influências sobre os valores, 

as crenças e os julgamentos, porque elas se tornam parte integrante da 

autopercepção de um indivíduo.

A cultura impacta significativamente, moldando a forma como este 

indivíduo entende o mundo. O autoconhecimento pode permitir que 

o indivíduo se veja como ator cultural, capaz de participar da criação 

e transformação de seu entorno, ou seja, reconhecer seu próprio agir 

na transmissão de tradições, em suas crenças mais profundas, que 

implicam na criação de normas e na invenção de mundos, bem como 

no reconhecimento do impacto da própria cultura sobre pensamentos, 

sentimentos e ações.

6-  O Processo Dinâmico e Relacional

O autoconhecimento como processo dinâmico ocorre de forma "co-

emergente", entre o "pensar, sentir e agir" nas diversas interações, 

e mesmo no "encontro" na relação consigo mesmo - a relação 

"intrapessoal". Esse "pensar, sentir e agir" são constantemente 



configurados, reconfigurados e desfigurados nas relações interpessoais 

ao longo da vida e nos ambientes e condições nos quais vivemos. 

"Nascemos" a todo momento, no mundo. Não somos agora o que éramos 

anos atrás, tempos atrás, instantes atrás.

Mas há algo em nós que procura subsistir. É a nossa identidade, forjada 

ao longo do tempo, e que nos serve de "referência" ao chamarmos de 

"eu". A personalidade, que também é "desenvolvida" ao longo do tempo 

e faz parte da nossa identidade, também reforça, cristaliza aquilo que 

chamamos de "modo de ser". 

 7- A Incompletude como Chamado ao Desenvolvimento

O autoconhecimento é o conhecimento imediato de um ser cujo valor 

é incompleto. O valor é necessário à felicidade. O autoconhecimento, 

portanto, é um desafio complexo, intrigante e apaixonante, pois somos 

ao mesmo tempo os artistas e a própria obra da nossa existência, na co-

construção emergente com outros artistas compartilhando experiências 

de forma dinâmica. O autoconhecimento como processo dinâmico 

relacional nos convida a olhar, analisar e nos desenvolver frente ao 

"chamado" da nossa incompletude, tanto na relação intrapessoal 

como na interpessoal. As possibilidades e caminhos são muitos, e os 

companheiros de caminhada também, pois companheiros são todos 

aqueles com os quais nos relacionamos ao longo da vida, com os 

quais, em maior ou menor intensidade, influenciam nossas vidas e se 

influenciam conosco, pois na escola da vida, todos somos mestres e 

aprendizes.



II - A Cultura como Dimensão 
Fundamental do Autoconhecimento

Patricia Dupin

8- A Cultura como Dimensão Fundamental do Autoconhecimento

Nossa abordagem se propõe a desvelar a intrínseca e inseparável relação 

entre a cultura e o processo de autoconhecimento. Partindo da premissa 

da plasticidade intrínseca do sistema nervoso, que alarga nossos 

domínios de interação, exploraremos como a linguagem e a condição 

social constituem o terreno primordial para a emergência do “eu”.  

Investigaremos a cultura não apenas como um pano de fundo, mas como 

uma matriz ativa que molda a autopercepção, os valores e as crenças 

individuais, e o agir do indivíduo seu entorno.  

Analisaremos a emergência dos sentimentos e as expressões 

socioemocionais no contexto cultural e, finalmente, abordaremos a 

influência dos códigos de informação e das imagens de representação na 

construção do eu, culminando com uma lista de referências científicas e 

acadêmicas que sustentam essa perspectiva.

9- A Essência Cultural do Ser que Se Conhece

 

O ser humano, em sua manifesta singularidade, é, paradoxalmente, um 

eco ressonante de uma vasta tapeçaria coletiva. A própria estrutura 



biológica que nos habilita à experiência, o sistema nervoso em sua 

intrínseca plasticidade neuronal, concede-nos a capacidade de 

sucessivas mudanças estruturais em nossa relação com o entorno, 

alargando incessantemente os domínios de interações.  Este dinamismo 

não é meramente um atributo funcional. Ele é, de fato, o terreno fértil 

sobre o qual se edifica a complexa arquitetura da cultura. A cultura, 

por sua vez, não é mero adorno existencial, mas o próprio tecido da 

nossa experiência, o arcabouço invisível e onipresente que define as 

possibilidades do ser.

 

Um ser paradoxal, haja visto que, podemos imaginar, sonhar e aspiramos 

o impossível sem os limites impostos organicamente, mas somos 

simultaneamente perecíveis, mortais.  E com nosso aparato funcional, 

criamos um mundo interno e legítimo, interagimos permeados pela 

linguagem – que são, em essência, coordenações de conduta e consenso 

com outros mundos –, reconhecemos que não vivemos isolados. Somos, 

fundamentalmente, seres sociais, imersos em um campo de interações 

que precede e excede a mera individualidade. Nossa condição de ser 

individual, a própria referência de mundo que construímos e a forma 

como a compreendemos, emerge invariavelmente a partir do outro e da 

dinâmica coletiva. Somos complexos, situados em uma tensão incessante 

entre os limites do corpo perecível e a potencial “imortalidade” – no 

sentido de continuidade e transcendência das ideias e legados – da 

mente, coexistindo em uma dança incessante de autoria e influência 

mútua. 

 



É nesse intrincado processo de cocriação, onde nos modelamos 

reciprocamente na tríade corpo/mente/outro – um “fenômeno mágico” 

de interconexão que transcende a soma das partes – que fazemos 

emergir culturas. Estas, por sua vez, exercem uma força modeladora 

profunda e retroativa, não apenas sobre as estruturas sociais, mas 

influenciando diretamente nossa forma de pensar, de sentir, de 

comportar, de desejar e de querer. 

 

A cultura, portanto, não é um mero cenário da existência, mas uma 

dimensão fundamental e ativa na constituição e no desvelamento 

do autoconhecimento, atuando como uma matriz vital que nutre e, 

simultaneamente, desafia nossa compreensão de quem somos.

 

10- A Mente Culturalmente Enraizada e a Gênese do Eu Social

 

A plasticidade neuronal, essa notável capacidade de adaptação e 

reestruturação do cérebro em resposta à experiência, constitui o 

substrato biológico que permite a profunda e inescapável imersão 

humana na cultura. Não somos tábulas rasas ao nascer; todavia, 

o desenvolvimento e a organização de nossas redes neurais são 

incessantemente moldados pelas experiências e interações vivenciadas 

dentro de um determinado contexto cultural. A linguagem transcende a 

mera comunicação; ela é o veículo primário e potente dessa moldagem 

cultural. Através da linguagem, expressamos nossas percepções, 

internalizamos narrativas compartilhadas, valores sociais, e estruturas de 

pensamento que são peculiares à nossa comunidade (unidade comum). 



 

Por exemplo, a forma como uma cultura local influencia as nossas 

emoções, molda nossa expressão temporal ou permeia nosso sucesso 

se reflete em nossas ações e reações, em nossas crenças e “verdades”, 

e assim eclode o fenômeno do aprendizado. Ao aprender, assimilamos, 

repetimos e elaboramos funções cognitivas, emocionais e relacionais.

 

Essa interiorização não é um processo passivo de absorção; ao contrário, 

é um ato dinâmico e constante de significação que constrói as realidades 

internas do indivíduo. É também por meio dos esquemas e categorias 

culturais que interpretamos o mundo, estabelecendo, por vezes, um 

frágil limite entre a percepção ‘objetiva’ e a ‘ilusão’ criada pelas lentes da 

nosso frágil aparato viso-emocional perceptivo e também por influências 

locais. Essa influência cultural intrínseca se manifesta de forma evidente 

na formação do self: uma criança criada em uma cultura que privilegia 

e individualismo tende a desenvolver um senso de maior autonomia, 

focado em conquistas pessoais, enquanto uma criança em uma cultura 

coletivista tende a internalizar uma identidade mais interconectada, 

cooperativa, empática e de laços grupais, conforme o estudo de Triandis, 

psicólogo norte americano. Tais diferenças não se restringem ao nível 

comportamental, mas moldam o pensar e as nossas próprias estruturas 

cognitivas e emocionais.

 

A condição de ser social não é uma escolha opcional, mas uma 

prerrogativa constitutiva da existência humana. Nossa individualidade 

nasce a partir do outro, e nossa referência de mundo é intrinsecamente 



relacional. Em outras palavras, o “eu” é um produto emergente de 

interações sociais contínuas, e a cultura fornece o arcabouço, o roteiro e 

os papéis para essas interações. O autoconhecimento, sob essa ótica, não 

pode ser compreendido como uma descoberta de um eu pré-existente e 

isolado, que apenas “se revela” através da introspecção; ele é, antes, o 

reconhecimento das múltiplas influências que moldam nossa identidade 

e das maneiras pelas quais nos inserimos e nos distinguimos dentro de 

um coletivo. 

Somos seres complexos, intrincados em sistemas vivos, onde a unidade 

e a coerência não residem na individualidade estanque dos elementos 

ou em regras rígidas ou pré-determinadas, mas na capacidade de enlace 

que emerge dinamicamente dos processos de produção de componentes 

e de suas relações. Essa capacidade de enlace, essa “interdependência 

generativa” — um conceito fundamental na biologia do conhecer de 

Maturana e Varela (1987) — que descreve como a autonomia de um 

ser vivo é inseparável de sua história de interações, é o que permite a 

emergência de fenômenos culturais complexos e, por conseguinte, a 

constituição de um autoconhecimento sempre dinâmico, multifacetado e 

em constante redefinição.

 

11- A Cultura como Matriz da Autopercepção, do Pensar e do Agir 

 

De uma perspectiva cultural, o autoconhecimento está 

indissociavelmente interligado à identidade e à forma como ela molda 

a maneira de pensar e de se comportar. A cultura não atua apenas como 



um cenário, mas como uma matriz ativa que impacta significativamente 

em como um indivíduo entende o mundo, pois ela abrange e impregna 

as influências sobre os valores morais e éticos, as crenças religiosas e 

sociais, e os julgamentos estéticos e comportamentais.  Essas influências, 

ao longo do desenvolvimento, tornam-se parte integrante e quase 

imperceptível da autopercepção do indivíduo. Isso implica que a forma 

como cada um de nós percebe suas características pessoais (ex: ser 

ambicioso ou colaborativo), virtudes (ex: honestidade, humildade), medos 

(fracasso, rejeição), limitações (ex: deficiências percebidas), talentos 

(criatividade, liderança), crenças (ex: meritocracia, destino) e convicções 

(ex: ideologias políticas, visão de mundo) é intrinsecamente perpassada 

e estruturada pelas lentes que internalizamos (Markus & Kitayama, 1991).  

A concepção de si está, portanto, contida na concepção de mundo, e 

vice-versa, e essa dualidade – a compreensão do self e do universo – só 

é possível de se constituir no domínio relacional, ou seja, social, onde 

as projeções e expectativas culturais se entrelaçam com a experiência 

individual.

 

Mais do que um mero produto da cultura, o autoconhecimento permite 

que o indivíduo se veja como um ator cultural, capacitado a participar 

ativamente da criação, recriação e transformação do mundo. Reconhecer 

o próprio agir na transmissão de tradições (por exemplo, ao ensinar 

práticas culturais aos mais jovens), na criação de novas normas (ao 

desafiar convenções sociais ou propor novas formas de interação) 

e na invenção de mundos (isto é, a capacidade individual de inovar, 

seja através da arte que expressa novas sensibilidades, da ciência que 



desvenda novos paradigmas, ou de movimentos sociais que redefinem 

o tecido da convivência coletiva), bem como no reconhecimento do 

impacto da própria cultura sobre pensamentos, sentimentos e ações, é 

um passo crucial para a autocompreensão plena. Essa agência cultural 

demonstra que o autoconhecimento não é apenas um ato de recepção 

passiva de influências, mas também de proatividade e criatividade, 

onde o indivíduo se torna um cocriador das realidades que o cercam 

e que o definem. A busca humana, nesse contexto de diversidade e 

autonomia, é por harmonia – não uma uniformidade, mas uma “dança 

de sentidos, emoções, percepções, significados, símbolos, elaborações 

e acomodações, confortos e desconfortos”, que se manifesta, se negocia 

e se redefine continuamente dentro e através das balizas culturais. É no 

encontro dessas múltiplas expressões e na resolução das tensões que 

reside a riqueza do autoconhecimento culturalmente situado.

 

12- Emoções e Habilidades Socioemocionais na Esfera Cultural

 

Os sentimentos, compreendidos como o saber das emoções em 

sua dinâmica relacional com o mundo circundante, encontram sua 

expressão mais plena e socialmente inteligível através das habilidades 

socioemocionais. É crucial reconhecer que, embora as emoções básicas 

– como alegria, tristeza, raiva, medo – possam ter uma base universal e 

biológica, sua interpretação, expressão e regulação são profundamente 

inspiradas em fatores culturais. Por exemplo, a forma como a raiva é 

expressa (abertamente ou contida), a validade social da tristeza, ou a 

celebração da alegria variam enormemente entre diferentes culturas. 



Isso influencia diretamente como os indivíduos percebem e validam 

suas próprias experiências emocionais. Cada habilidade socioemocional 

– seja ela a empatia imaginativa (a capacidade de se imaginar  no lugar 

do outro, que é culturalmente experimentada), a resiliência (a forma 

como se enfrenta adversidades, muitas vezes influenciada por narrativas 

de superação culturalmente valorizadas), a colaboração (a capacidade 

de trabalhar coletivamente, incentivada ou não por normas sociais), ou 

a autogestão (o controle de impulsos e a disciplina, frequentemente 

ligados a valores éticos específicos) – possui uma “assinatura emocional” 

específica, constituída pelas emoções que possibilitam e caracterizam 

sua expressão particular dentro de um dado contexto cultural (Saarni, 

1999).

 

Nesse sentido, o autoconhecimento configura-se como a ação 

recorrente e integrada de todos esses processos realizados pelo ser 

humano, articulando-se através de três eixos fundamentais que são, 

em si, culturalmente informados e interpretados: a autoconsciência 

dinâmica, que permite a percepção contínua e atualizada de si mesmo; a 

consciência emocional, que estrutura a compreensão do universo afetivo 

e suas nuances; e as habilidades socioemocionais, que materializam 

essa compreensão na interação com o mundo e com os outros. A forma 

como um indivíduo desenvolve e aplica a autoconsciência e a consciência 

emocional, por exemplo, é intrinsecamente ligada às narrativas culturais 

sobre o self (se é valorizado o individualismo ou o coletivismo), à 

validação social das emoções (se é aceitável demonstrar vulnerabilidade 

ou apenas força) e aos padrões de comunicação e interação ensinados 



em sua comunidade. Assim, o autoconhecimento não é uma jornada 

introspectiva isolada, um mero escrutínio do eu interno, mas um processo 

de constante calibragem e ressignificação do eu no campo cultural e 

social, onde a compreensão das próprias emoções e a capacidade de 

interagir socialmente são inseparáveis das normas e valores que as 

sociedades estabelecem.

 

13- Poder e Representação Cultural no Autoconhecimento

 

A influência da cultura no autoconhecimento atinge sua máxima 

expressão no domínio do poder e das representações simbólicas. Como 

enfatiza Castells (2001), “A nova forma de poder reside nos códigos da 

informação e nas imagens de representação em torno das quais as 

sociedades organizam suas instituições e as pessoas constroem as suas 

vidas e decidem seu comportamento. Este poder encontra-se na mente 

das pessoas.” Esta afirmação ressoa profundamente na compreensão do 

autoconhecimento. A manifestação cultural, ao disseminar determinados 

códigos e imagens – seja através da mídia de massa, da educação formal 

e informal, das manifestações artísticas ou das interações ubíquas nas 

redes sociais –, não apenas molda o ambiente externo e as estruturas 

sociais, mas intrinsecamente estrutura a própria mente do indivíduo, 

influenciando sua autopercepção, suas aspirações e suas possibilidades 

de ser.

 

As narrativas dominantes, os ideais de sucesso (como o acúmulo 

de riqueza, a fama, ou o impacto social), os padrões de beleza 



(frequentemente irrealistas e homogeneizadores) ou as concepções 

de felicidade (ligadas ao consumo, à família ou à realização pessoal) 

veiculados culturalmente, tornam-se referências implícitas e poderosas 

que o indivíduo utiliza, consciente ou inconscientemente, para se avaliar, 

para comparar-se com os outros e para projetar seu futuro. A busca por 

autoconhecimento, portanto, não é uma descoberta de um self pré-social, 

um “eu” puro e não contaminado pelas influências externas; é, antes, 

uma negociação contínua e complexa entre as representações culturais 

internalizadas e a experiência subjetiva, muitas vezes contraditória, do 

indivíduo.

 

O reconhecimento do impacto dessas forças externas na constituição 

do eu é vital para o desenvolvimento da verdadeira autonomia e de um 

autoconhecimento autêntico. É quando o indivíduo se torna consciente 

dos “softwares” culturais que rodam em sua mente – os preconceitos 

assimilados, os estereótipos internalizados, as aspirações impostas 

– que ele pode, então, exercer sua capacidade de desconstrução, de 

questionamento crítico e de criação de novos significados. Esse processo 

de “reflexão” cultural permite que o sujeito pavimente o caminho 

para um autoconhecimento mais íntegro e consciente das amarras 

das representações alheias e dos ideais pré-fabricados, polindo uma 

identidade mais congruente com seu ser essencial.

 



14- Conclusão

 

O autoconhecimento, portanto, é um fenômeno intrinsecamente cultural, 

um verbo dinâmico e uma dança contínua de sentidos, emoções, 

percepções, significados, símbolos, elaborações e acomodações. Não 

podemos nos compreender plenamente sem reconhecer as raízes 

culturais que moldam nossa forma de pensar, sentir e agir, desde as 

micro interações cotidianas até as grandes narrativas históricas.

 

Somos cocriadores desses fenômenos mágicos, dessa simbiose 

relacional, onde emergem as culturas que, por sua vez, nos influenciam e 

nos capacitam para a complexidade da vida. O autoconhecimento, assim, 

é o reconhecimento da nossa identidade cultural, da nossa capacidade 

de sermos atores e autores na transmissão e transformação de tradições, 

na criação de novos símbolos e na reinvenção de normas sociais. Tal 

processo implica uma negociação contínua com os códigos de informação 

e as imagens de representação que habitam a mente coletiva e que, 

inescapavelmente, habitam a nossa própria. A busca por harmonia na 

diversidade, que nos caracteriza como espécie, é a própria essência desse 

autoconhecimento culturalmente enraizado, um processo incessante 

de tornar consciente o implícito, de desconstruir o condicionado e de 

transcender os limites do conhecido em um abraço à totalidade do ser 

em sua inextricável conexão com o universo cultural que o permeia e o 

constitui.



Bibliografia

Bruner, J. (1990). Acts of Meaning. Harvard University Press.

Castells, M. (2001). A Galáxia da Internet: Reflexões sobre a Internet, os 

Negócios e a Sociedade. Zahar.

Markus, H. R., & Kitayama, S. (1991). Culture and the self: Implications for 

cognition, emotion, and motivation. Psychological Review, 98(2), 224–253.

Maturana, H. R., & Varela, F. J. (1987). The Tree of Knowledge: The Biological 

Roots of Human Understanding. Shambhala Publications.

Saarni, C. (1999). The Development of Emotional Competence. Guilford 

Press.

Triandis, H. C. (1995). Individualism and Collectivism. Westview Press.



III- As Relações Humanas como 
Dimensão Fundamental do 

Autoconhecimento

Higino Leite

15- As Relações Humanas como Dimensão Fundamental do 			

	 Autoconhecimento

Buscamos fazer uma exploração aprofundada da intrínseca ligação 

entre as relações humanas e o processo de autoconhecimento, tendo 

como premissas conceituais a intersubjetividade e interobjetividade. 

Abordaremos como a dialética entre o eu objetivo e o eu subjetivo 

se manifesta e se molda nos encontros relacionais. Em seguida, 

discutiremos a interobjetividade e a intersubjetividade como campos 

dinâmicos onde a compreensão do self é constantemente negociada 

e expandida, detalhando suas manifestações explícitas e implícitas. 

Finalmente, analisaremos o diálogo relacional como um espelho 

essencial para a lapidação da consciência de si, incorporando insights 

da psicologia e neurociência social para ilustrar como a interação molda 

nossa identidade e percepção, culminando com uma revisão bibliográfica 

de fontes contemporâneas que corroboram esta perspectiva.



16- O Eu no Tecido Relacional

A máxima “E primeiro surgiu o verbo: Eu sou!” remete-nos à inseparável 

ligação entre a enunciação e a constituição do ser. Contudo, a reflexão 

sobre Intersubjetividade e Interobjetividade, permite conjecturar a 

existência de um substrato preexistente ao verbo, um campo subjetivo 

que lhe deu origem. O verbo, a linguagem, a objetividade, manifestam 

uma porção do inescrutável subjetivo que lhes serve de fonte. Nesse 

sentido, o autoconhecimento não pode ser circunscrito apenas à 

introspecção solitária; ele emerge e se complexifica, de maneira 

indelével, na intricada teia das relações humanas. As interações não são 

meros pano de fundo para a existência, mas um campo de forças ativas 

que, incessantemente, modelam e revelam as camadas mais profundas 

de quem somos.

Investigar como a interação com o Outro — em suas dimensões tanto 

objetivas quanto subjetivas — constitui um campo fértil e, por vezes, 

desafiador, para a lapidação da consciência de si. 

Partindo da compreensão de que “o ser se constrói pelas relações”, 

exploraremos a centralidade da interobjetividade e da intersubjetividade 

como mecanismos pelos quais o indivíduo desvela, afirma e, por vezes, 

desconstrói as amarras do seu próprio “eu”, em um ciclo contínuo 

de percepção e transformação. A relevância desse estudo reside na 

elucidação de que o self é, em grande parte, uma construção social e 

relacional, que se manifesta e se compreende no diálogo constante com 



o universo externo e interno.

17- A Construção do Eu na Dialética Objetivo-Subjetiva

A existência humana é marcada por uma contínua oscilação entre a 

afirmação do “verbo” e a experiência do “silêncio”. A objetividade, 

intrinsecamente ligada à linguagem, à razão e às construções intelectuais, 

permite-nos dar forma, aparência e identificação ao subjetivo. É por 

meio de conceitos e categorias que o eu se manifesta no mundo, 

delimitando as fronteiras do conhecido e solidificando uma identidade. 

Essa dimensão objetiva do eu, compreende “construções intelectuais 

individuais, linguagens, expressão, explícito, razão”. O autoconhecimento, 

nesse âmbito, seria a capacidade de racionalizar, nomear e descrever 

aspectos de nossa própria psique e comportamento, permitindo-nos 

operar de forma funcional no mundo e interagir com os outros através de 

categorias compreensíveis.

Entretanto, essa objetividade, por mais abrangente que seja, permanece 

confinada às fronteiras do inteligível e do conhecido. Por detrás do 

explícito, jaz a vastidão da subjetividade – um campo de “motivações 

intrínsecas, intenções, interiorização, implícito, sentimento, intuição, 

instinto”. É o silêncio, a meditação e a experiência imediata que 

purificam o processo de subjetivação, permitindo o encontro com o vazio 

criativo de onde as formas emergem. A busca pelo autoconhecimento 

pleno, portanto, exige uma transcendência da mera racionalização, um 

mergulho nas profundezas do implícito e do inconsciente, onde residem 



os impulsos mais primitivos e as intuições mais sutis que guiam nossa 

existência. A dificuldade em acessar esse campo reside justamente 

em sua natureza não-verbal e não-linear, o que muitas vezes exige a 

superação das amarras da lógica cartesiana.

Nesse processo dialético, o eu não é uma entidade estática, mas uma 

construção dinâmica, em constante lapidação pela reflexão (objetivação) 

e purificação (subjetivação). As relações humanas atuam como 

catalisadores desse processo, pois é no encontro com o Outro que as 

projeções e introjeções são postas à prova, desvelando facetas do eu que, 

de outra forma, permaneceriam veladas. O choque com a alteridade do 

outro nos obriga a reconsiderar nossas próprias verdades e a questionar 

os pressupostos que sustentam nossa identidade.

18- Interobjetividade e Intersubjetividade nas Relações

Quando duas subjetividades se encontram, emergem as “pontas de 

um iceberg” que são suas respectivas objetividades, entrelaçando 

conceitos e formando a interobjetividade. Este campo relacional é onde 

a “racionalização, argumentação, acordos, construções intelectuais 

coletivas” se tornam operantes (Leite, s.d.). É na interobjetividade 

que o eu negocia sua identidade e suas convicções, ajustando-as 

ou reafirmando-as frente às objetivações do outro. Este processo é 

crucial para o autoconhecimento, pois força o indivíduo a articular seu 

pensamento de forma clara, a defender suas posições com fundamentos 

e a confrontar diferentes perspectivas, o que, por sua vez, refina sua 



autocompreensão e a capacidade de se expressar no mundo. Exemplos 

disso incluem debates intelectuais, negociações em grupo, ou a simples 

troca de opiniões em uma conversa cotidiana, onde cada participante, 

ao objetivar seu pensamento, contribui para a construção de um 

entendimento compartilhado, ao mesmo tempo em que lapida sua 

própria clareza conceitual.

Subjacente a essa interface objetiva, encontra-se o “campo da 

intersubjetividade”, caracterizado pela “abstração, sintonia, signos, 

cultura, ambiente e campo energético”. É aqui que as histórias, memórias, 

impressões e intenções se entrelaçam em um “campo energético 

autorregulador e evolutivo ou destrutivo”. A intersubjetividade representa 

o terreno onde as subjetividades se tocam e se influenciam mutuamente, 

muitas vezes para além do explícito e do verbal. Para Jessica 

Benjamin (2018), uma proeminente figura na psicanálise relacional, a 

intersubjetividade é fundamental para o desenvolvimento do self, pois 

é no reconhecimento mútuo que o indivíduo se constitui e se sente 

validado. A ausência de reconhecimento, por outro lado, pode levar a 

sentimentos de anulação e à fragmentação do self. O autoconhecimento, 

neste contexto, não é um dado pré-existente, mas uma emergência da 

interação, da capacidade de sintonizar com o outro e de se perceber na 

ressonância e na disjunção da relação. A capacidade de “ler” os signos 

e o “campo energético” do outro, mesmo sem palavras, enriquece a 

percepção sobre a dinâmica do relacionamento e, consequentemente, 

sobre o próprio papel e as reações intrínsecas nesse sistema.



A qualidade da interobjetividade na relação é diretamente proporcional 

à profundidade do caráter exploratório da intersubjetividade subjacente. 

Isso significa que quanto mais um indivíduo estiver disposto a mergulhar 

no implícito, nos sentimentos e nas motivações intrínsecas de si e do 

outro, mais rica e construtiva será a interação objetiva. Essa exploração 

da intersubjetividade permite que o eu desvele camadas de si mesmo 

que só se tornam visíveis no espelho do outro, expandindo a consciência 

e, consequentemente, o autoconhecimento. A capacidade de transitar 

entre o explícito e o implícito nas relações é, portanto, um indicativo de 

maturidade e de uma autoconsciência mais integrada.

19- O Diálogo Relacional como Espelho do Autoconhecimento

As relações humanas, em sua dinâmica de interobjetividade e 

intersubjetividade, funcionam como um espelho multifacetado para o 

autoconhecimento. É na reciprocidade do olhar, na troca de ideias e na 

sintonia de sentimentos que o indivíduo é confrontado com as projeções 

de seu próprio self e com as ressonâncias de sua existência no outro. A 

teoria do apego, desenvolvida por John Bowlby (1969/1982) e expandida 

por diversos pesquisadores, demonstra como as experiências relacionais 

primárias – especialmente com cuidadores – moldam profundamente a 

forma como nos percebemos e nos relacionamos no futuro. A segurança 

ou insegurança dos laços iniciais afeta a forma como o indivíduo 

constrói seu self, sua autoestima e sua capacidade de autorreflexão em 

contextos relacionais, influenciando a maneira como ele busca ou evita a 

proximidade e como lida com a separação.



A neurociência social contemporânea oferece insights valiosos sobre 

como o cérebro humano está intrinsecamente ligado à interação 

social, e como essa interação molda a identidade e a percepção de si. 

Mecanismos como os neurônios-espelho, que permitem a simulação das 

ações e intenções do outro no próprio cérebro, e a “teoria da mente” – a 

capacidade de inferir estados mentais (crenças, desejos, intenções) de 

outras pessoas – são ativados nas relações, permitindo-nos simular as 

experiências do outro e, assim, aprofundar a compreensão de nossos 

próprios estados internos e motivações (Gallese, 2005). Essas capacidades 

neurais sublinham a base biológica para a intersubjetividade e para o 

papel das relações na construção do self, evidenciando que a empatia 

e a compreensão mútua não são apenas fenômenos psicológicos, mas 

também neurobiológicos.

A ideia de que “Toda construção é passível de desconstrução” e que “Se 

quiseres adquirir Inteligência trate de agregar novos conhecimentos, 

agora, se quiseres adquirir sabedoria trate de removê-los”, adquire 

uma dimensão particularmente potente no contexto relacional. O 

autoconhecimento não é um destino estático, mas um processo 

contínuo de despojamento, reavaliação e reconfiguração. As relações, 

ao exporem o eu a novas perspectivas, a feedback construtivo e à 

dissonância cognitiva, permitem a desconstrução de crenças limitantes, 

de identidades rígidas e de narrativas pessoais que já não servem ao 

crescimento. A interação com o outro pode, por exemplo, revelar vieses 

inconscientes, medos internalizados ou qualidades não reconhecidas, 



impulsionando um processo de autodescoberta. O questionamento 

das autoimposições do ego, processo frequentemente facilitado pela 

confrontação e ressonância com o Outro, permite uma libertação 

de amarras autoconstruídas. A afirmação paradoxal “Quanto mais 

distante de mim, mais eu sou” sugere que o verdadeiro self pode ser 

encontrado na superação das fronteiras do ego individual, na imersão na 

intersubjetividade, onde a identidade se funde e se expande para além 

do eu limitado, revelando a totalidade do ser.

20- Conclusão

Em suma, a análise das relações humanas à luz da intersubjetividade e 

interobjetividade, revela que o autoconhecimento é fundamentalmente 

um fenômeno relacional. Não se trata de uma jornada puramente 

introspectiva e solitária, mas de uma construção dinâmica que 

se desenrola incessantemente no espaço entre o eu e o Outro. A 

interobjetividade relacional nos permite articular, negociar e validar 

nossa identidade no mundo explícito das ideias e acordos, enquanto a 

intersubjetividade nos convida a mergulhar nas profundezas do implícito, 

desvelando camadas de nós mesmos que só se tornam visíveis na 

ressonância e no confronto com a experiência do outro.

O processo de autoconhecimento é, portanto, um diálogo contínuo, uma 

dança complexa entre afirmação e desconstrução do eu, onde cada 



encontro humano oferece uma oportunidade ímpar para a expansão 

da consciência e a descoberta da verdadeira sabedoria. O outro, longe 

de ser apenas um objeto de interação ou um espelho passivo, torna-se 

um cocriador ativo do nosso ser e um catalisador indispensável para o 

desvelamento contínuo do autoconhecimento, conduzindo-nos a uma 

sabedoria que reside não apenas na acumulação de verdades, mas na 

fluidez da compreensão e na constante reinvenção de si no tecido das 

relações.

Bibliografia

Benjamin, J. (2018). The Bonds of Love: Psychoanalysis, Feminism, and the 

Problem of Domination. Pantheon. (Relevante para intersubjetividade e 

reconhecimento mútuo).

Bowlby, J. (1982). Attachment and Loss, Vol. 1: Attachment. Basic Books. 

(Obra original publicada em 1969, mas reimpressões são relevantes para a 

teoria do apego e seu impacto no self).

Dubar, C. (2000). A crise das identidades: a interpretação de uma mutação. 

Porto: Campo das Letras.

Gallese, V. (2005). "Motor simulation and neurophysiology of action 

execution, observation, and imagination". Journal of Neurophysiology, 

93(6), 3333-3342. (Para a discussão sobre neurônios-espelho e bases 

neurais da intersubjetividade).

Mitchell, S. A. (1988). Relational Concepts in Psychoanalysis: An 

Integration. Harvard University Press. (Para a perspectiva da psicanálise 

relacional na construção do self).



Stern, D. N. (1992). O mundo interpessoal do bebê. Artes Médicas.

Tieppo, C. (2023). Cérebro social: decifrando as raízes da sociabilidade 

humana. Veja Saúde. Disponível em: https://saude.abril.com.br/coluna/

com-a-palavra/cerebro-social-decifrando-as-raizes-da-sociabilidade-

humana/ (Acesso em 09 de junho de 2025).



IV - O Saber do Autoconhecimento

Paulo Volker

O conhecimento de si mesmo, ou autoconhecimento, representa uma 

forma particular e reflexiva de saber, uma autoconsciência que se 

debruça sobre os múltiplos "objetos" que habitam o mundo interior 

de uma pessoa. Este não é um ato de simples introspecção, mas um 

processo dinâmico e complexo que envolve a totalidade do ser. A base 

do autoconhecimento é o reconhecimento da vasta complexidade que 

nos constitui, tanto em nosso substrato físico quanto em nossa dimensão 

ontológica. 

O corpo humano é um universo de números impressionantes — 37,2 

trilhões de células, 86 bilhões de neurônios, 96,5 mil km de vasos 

sanguíneos — que  constituem a base material de onde emerge a 

identidade pessoal, não como uma entidade fixa, mas como uma 

propriedade emergente, um padrão meta-estável que surge da interação 

dialética entre a invariância estrutural e a variabilidade funcional do 

organismo. 



21- A Arquitetura do Eu: Complexidade Física e Identidade Emergente

A base do ser é de uma complexidade estonteante. Somos compostos 

por 206 ossos, 650 músculos, 4.000 tendões e 37,2 trilhões de células, um 

conjunto de componentes cuja organização é fruto de milhões de anos de 

evolução, não de uma fórmula matemática simples. Esta complexidade 

biológica serve de alicerce para um fenômeno ainda mais intricado: a 

identidade pessoal.

Em sua dimensão ontológica, a identidade se manifesta como uma 

"recursividade auto-poiética do ser", uma auto-referencialidade que se 

valida continuamente através da própria experiência de existir. Longe 

de ser uma mera agregação de estados, a identidade é uma emergência 

qualitativa que transcende a mera soma de suas partes constituintes. Ela 

pode ser compreendida como uma "média estatística não-paramétrica" 

que emerge da convergência de múltiplos processos psicofisiológicos, 

incluindo comportamentos, emoções e respostas neurais. Essa identidade 

revela-se como uma propriedade dinâmica, uma "autossimilaridade 

fractal" que se mantém através do tempo, sendo ao mesmo tempo 

contínua e descontínua, singular e múltipla.

22- O Despertar da Consciência

Para navegar nesta complexidade interna, é preciso um método. O 

Sistema Humano de Interrogação Metafísica (SHIM) é uma forma 



de  exploração dessa complexidade, que se baseia na reflexão sobre 

perguntas fundamentais. O SHIM consiste em abordar, de forma 

"sistemática, repetida e metódica", perguntas  de profundo significado 

relativas ao eu, a morte, a vida e a consciência. Essa prática impacta 

imediatamente o mundo interior, alterando "o que se passa por dentro" 

do ser humano (Cf.Volker, P.Sistema Humano de Interrogação.MDH.2024).

A constância de reflexão sobre essas perguntas  provoca uma ampliação 

das sensações e percepções que formam a autoconsciência. A atenção 

passa a ser direcionada a aspectos do cotidiano normalmente pouco 

discernidos, como "as sensações que acompanham o estar vivo", a 

"percepção da mortalidade" e a "dinâmica do diálogo interior, que 

constitui a consciência". O resultado desse processo é o estabelecimento 

de um "novo e profundo patamar de maturidade". O SHIM demonstra que 

a mente humana é extremamente plástica, capaz de mudar sua dinâmica 

e complexidade dependendo do objeto em que se foca. Ao adotar essa 

reflexão, os próprios fundamentos da nossa capacidade de raciocinar e 

sentir são alterados, e uma "nova consciência" emerge.

23- Ferramentas Filosóficas para a Exploração Interior

A Filosofia da Mente oferece um arcabouço conceitual vital para 

compreender o processo de saber sobre o autoconhecimento. Quatro 

pensadores são particularmente importantes para elucidar as questões 

fundamentais da consciência e da experiência subjetiva.



Clarence Irving Lewis introduziu o conceito de qualia, definido como 

as qualidades subjetivas e imediatamente experienciadas, como a 

percepção de uma cor ou de uma textura. Os qualia são privados, 

acessíveis apenas ao sujeito, e inefáveis, ou seja, difíceis de descrever em 

termos objetivos. A contribuição de Lewis é fundamental, pois destaca a 

profunda distinção entre a experiência subjetiva, que é o foco do SHIM, e 

a descrição objetiva da realidade.

Thomas Nagel aprofunda essa questão ao argumentar que a experiência 

consciente possui um caráter subjetivo irredutível. Em seu famoso ensaio 

"Como é ser um morcego?", ele ilustra que não podemos compreender 

a experiência subjetiva de outra criatura, pois estamos limitados à 

nossa própria perspectiva. Para Nagel, um entendimento completo 

da mente exige uma abordagem que reconheça o aspecto subjetivo 

das experiências mentais, sublinhando a impossibilidade de objetivar 

totalmente essas experiências, pois cada indivíduo possui uma que é 

única.

David Chalmers formula o que ele chama de "Problema Difícil" da 

consciência: a questão de como e por que processos físicos no cérebro 

dão origem à experiência consciente subjetiva. Ele propõe um "dualismo 

de propriedades", argumentando que existem tanto propriedades físicas 

quanto propriedades fenomenais (conscientes), e que as segundas não 

podem ser reduzidas às primeiras. Essa distinção entre os problemas 

"fáceis" (aspectos cognitivos) e o problema "difícil" (experiência 

subjetiva) ajuda a enquadrar o principal desafio do autoconhecimento.



Antonio Damasio oferece uma perspectiva neurobiológica, argumentando 

que a consciência é um processo que emerge da complexa interação 

entre o cérebro e o corpo. Sua "Teoria do Marcador Somático" postula 

que as emoções são fundamentais na tomada de decisões. Para Damasio, 

processos emocionais e conscientes estão profundamente interligados, 

e a mente e o corpo são interdependentes. Ele distingue a "Consciência 

Central" (o estado de estar desperto) da "Consciência Estendida", que 

é a construção de uma narrativa autobiográfica envolvendo passado, 

presente e futuro. Onde Chalmers vê um "problema difícil", Damasio 

enxerga uma solução: as experiências subjetivas são inerentes aos 

processos cerebrais.

24- A Prática da Autocriação: Programando a Mente

O autoconhecimento não é apenas um saber teórico, mas uma prática 

que  se fundamenta na estrutura  fisiológica  do organismo. O cérebro 

humano possui uma arquitetura que gera uma externalidade que 

denominamos de  consciencia. De um lado, temos o córtex cerebral,   com 

cerca de 15 a 20 bilhões de neurônios, responsável pela lógica, linguagem, 

pensamentos abstratos e pela mente consciente com a qual interagimos 

com o mundo. De outro, temos o sistema límbico, localizado no centro do 

cérebro, que gerencia funções como memórias (hipocampo) e emoções 

(hipotálamo e amídalas cerebrais).

Esses dois sistemas, o córtex consciente e o sistema límbico 



subconsciente, conversam constantemente, mas a comunicação não 

é total. Nem tudo o que o córtex percebe é armazenado pelo sistema 

límbico, e a grande maioria das reações do sistema límbico não chegam 

ao nível da consciência. Isso explica por que, às vezes, temos reações 

impulsivas geradas pelo sistema límbico, que são completamente alheias 

à  análise consciente do córtex.

O autoconhecimento é o único processo  pelo qual o córtex (a mente 

consciente) pode deliberadamente estabelecer uma relação mais 

profunda e  recorrente com o  sistema límbico (a mente inconsciente). Ao 

saber mais sobre si mesmo, é possível elevar para o nível da consciência 

padrões, dispositivos, gatilhos, tendências e reações que caracterizam 

as intensidades e frequências de atuação do sistema límbico. A 

consciência desses processos, os “marcadores somáticos” identificados 

por Damásio, possibilitam a “gestão” lúcida dos  condicionamentos, 

reações e emergências  emocionais e os impulsos automáticos. Trata-

se de uma prática (autoconhecimento é um verbo) que possibilita 

estabelecer interações positivas e recorrentes mais profundas entre o  

sistema límbico e o córtex, fazendo com que a consciência de si abarque 

também aspectos relativos às  reações mais profundamente emocionais e  

instintivas.

25- Conclusão

O saber sobre o  autoconhecimento revela o persistente esforço 

de pesquisa e reflexão sobre a profundidade do ser, que parte do 



reconhecimento de nossa vasta complexidade biológica e ontológica. 

É um saber identifica as  práticas reflexivas, como o SHIM, os 

“marcadores somáticos”, entre outros, que  definem conceitos e 

objetos de alta significação para expandir a consciência e promover a 

maturidade interior. Essa exploração é feita pela filosofia, a psicologia, 

as neurociências, a neurobiologia, que nos ajudam a compreender a 

natureza da experiência subjetiva  e os mecanismos de interação entre o 

corpo, a emoção e a razão.

Em última análise, o autoconhecimento transcende a observação passiva 

para se tornar um ato de criação. É a prática de usar as faculdades da 

mente consciente — a reflexão, o foco, a visualização — para dialogar e 

moldar ativamente as camadas mais profundas e automáticas do nosso 

ser. É o processo de alinhar o sistema límbico e a mente consciente, 

resultando em maior estabilidade mental, perspectiva sobre o futuro e 

coerência interna. É, em essência, o exercício  para construir um eu mais 

integrado, consciente e dotado de propósito.

Bibliografia

Chalmers, David J. The Conscious Mind: In Search of a Fundamental 

Theory. Oxford: Oxford University Press, 1996.

Damasio, Antonio. Descartes' Error: Emotion, Reason, and the Human 

Brain. New York: Putnam Publishing, 1994.

Damasio, Antonio. The Feeling of What Happens: Body and Emotion in the 

Making of Consciousness. New York: Harcourt Brace, 1999.



Damásio, António R. (2000). O Mistério da Consciência: Do Corpo e das 

Emoções ao Conhecimento de Si. São Paulo: Companhia das Letras.

Damásio, António R. (2003). Ao Encontro de Espinosa: As Emoções Sociais 

e a Neurologia do Sentir. São Paulo: Companhia das Letras.

Damásio, António R. (2017). A Estranha Ordem das Coisas: Vida, 

Sentimento e a Construção das Culturas. Lisboa: Temas e Debates.

Lewis, Clarence Irving. Mind and the World Order: Outline of a Theory of 

Knowledge. New York: Charles Scribner's Sons, 1929.

Nagel, Thomas. "What Is It Like to Be a Bat?" The Philosophical Review, 

vol. 83, n. 4, p. 435-450, 1974.

Volker, P. Sistema Humano de Interrogação. MDH, 2024.




